|  |  |  |
| --- | --- | --- |
|  | **Italiano** | **Traduzione in lingua** |
| **Titolo Header** | Messaggio mensile Torino Valdoccoaprile 2023 | Posolstvo mesiaca, Turín – ValdoccoApríl 2023 |
| **Titolo** | SOMMARIO | OBSAH |
| **Titolo sezione 1** | EDITORIALE | EDITORIÁL |
| **Titolo editoriale** | Ora è tempo di gioia e di pace | Teraz je čas radosti a pokoja |
| **Testo editoriale** | Carissimi, nella luce della risurrezione di Cristo giunga a voi tutti l'augurio di pace e speranza che il tempo di Pasqua porta con sé e insieme anche l'augurio per l'anniversario della fondazione dell'ADMA - 18 aprile 2023 e per l'inizio del mese di maggio consacrato alla Madonna, che presto festeggeremo sotto il titolo a noi caro di Ausiliatrice. C'è un legame molto forte tra questi tre momenti, che il calendario liturgico sottolinea maggiormente quando - come quest'anno 2023 - la data della fondazione dell'ADMA si colloca temporalmente tra la Pasqua di Nostro Signore e la Festa di Maria Ausiliatrice. Quasi a ricordarci che la nostra identità abbraccia proprio le due colonne, i due risorti - Gesù e Maria. La nostra gioia di cristiani, di figli di Don Bosco e di membri ADMA non può che radicarsi nella Pasqua che abbiamo appena vissuto e da cui traiamo nutrimento. E' proprio vero che *"la gioia è il gigantesco segreto del cristiano" (Chesterton)*.  Una gioia piena, profonda che nulla può scalfire perché è fondata in Gesù che ha vinto la morte. Dice il profeta "*Ecco, io apro i vostri sepolcri, vi faccio uscire dalle vostre tombe, o popolo mio, e vi riconduco nella terra d'Israele. Riconoscerete che io sono il Signore, quando aprirò le vostre tombe e vi farò uscire dai vostri sepolcri, o popolo mio. Farò entrare in voi il mio spirito e rivivrete; vi farò riposare nella vostra terra. Saprete che io sono il Signore. L'ho detto e lo farò» (Ez. 37,12-14)*. Allo stesso tempo proprio perché la gioia non ce la diamo da soli, ma è un dono che riceviamo, sta a noi desiderarla, custodirla e alimentarla. Dice S. Paolo *"Rallegratevi nel Signore, sempre; ve lo ripeto ancora, rallegratevi. La vostra affabilità sia nota a tutti gli uomini. Il Signore è vicino! Non angustiatevi per nulla, ma in ogni necessità esponete a Dio le vostre richieste, con preghiere, suppliche e ringraziamenti;  e la pace di Dio, che sorpassa ogni intelligenza, custodirà i vostri cuori e i vostri pensieri in Cristo Gesù" (Filippesi 4:4-7).* Ecco allora che se da un lato ci alimentiamo nella Pasqua dall'altro guardiamo a Maria per imparare da Lei la "postura della gioia" e magnificare il Signore perché  *"Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente" (Lc 1,49).*In  Maria riscopriamo che anche nella nostra vita il Signore ha fatto grandi cose, da Maria impariamo a custodire la gioia vera, con Maria rifuggiamo la tristezza e lo scoraggiamento, serbando nel cuore gli avvenimenti della vita anche le fatiche, confidando e sperando. Attraverso Maria e per sua intercessione portiamo infine a Gesù le nostre richieste e suppliche, sapendo che da Lui saremo consolati e non rimarremo delusi. L'invito per questo tempo è allora a pregare incessantemente, perché torni la pace nel mondo e perché il Signore dia consolazione a chi soffre le pene della guerra. *E perciò, o Madre degli uomini e dei popoli, tu che “conosci tutte le loro sofferenze e le loro speranze”, tu che senti maternamente tutte le lotte tra il bene e il male, tra la luce e le tenebre, che scuotono il mondo contemporaneo, accogli il nostro grido che, come mossi dallo Spirito Santo, rivolgiamo direttamente al tuo Cuore e abbraccia, con l’amore della Madre e della Serva, questo nostro mondo umano, che ti affidiamo e consacriamo, pieni di inquietudine per la sorte terrena ed eterna degli uomini e dei popoli. In modo speciale ti affidiamo e consacriamo quegli uomini e quelle nazioni, che di questo affidamento e di questa consacrazione hanno particolarmente bisogno. “Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio, santa Madre di Dio, non disprezzare le suppliche di noi che siamo nella prova!" (Atto di affidamento Giovanni Paolo II - Fatima 13 maggio 1982)* Renato Valera, Presidente ADMA Valdocco.Alejandro Guevara, Animatore Spirituale ADMA Valdocco. | Drahí milovaní,vo svetle Kristovho zmŕtvychvstania nech sa k vám všetkým dostane prianie pokoja a nádeje, ktoré prináša veľkonočné obdobie a tiež blahoprianie k výročiu založenia ADMA - 18. apríla 2023 a k začiatku mesiaca máj zasväteného Panne Márii, ktorej sviatok budeme čoskoro sláviť pod nám drahým menom Pomocnica kresťanov.Medzi týmito tromi okamihmi existuje veľmi silné prepojenie, ktoré liturgický kalendár v roku 2023 ešte viac zdôrazňuje. Dátum založenia združenia ADMA je časovo umiestnený medzi Veľkú noc a sviatok Márie Pomocnice kresťanov. Takmer akoby nám chcel pripomenúť, že naša identita zahŕňa práve dva piliere, dvoch vzkriesených - Ježiša a Máriu.Naša radosť ako kresťanov, radosť detí dona Bosca a členov združenia ADMA môže byť zakorenená len vo Veľkej noci, ktorú sme práve prežili a z ktorej čerpáme silu. Je naozaj pravda, že "*radosť je obrovským tajomstvom kresťana" (Chesterton).* Plná, hlboká radosť, ktorú nič nemôže oslabiť, pretože má svoj základ v Ježišovi, ktorý zvíťazil nad smrťou. Ako hovorí prorok: “*Toto hovorí Pán, Boh: Hľa, ja pootváram vaše hroby, vyvediem vás z hrobov, ľud môj a vovediem vás do izraelskej krajiny. I budete vedieť, že ja som Pán, keď vám pootváram hroby a povyvádzam vás z hrobov, ľud môj. Vložím do vás svojho ducha, že ožijete, a dám vám odpočinúť na vlastnej pôde. A budete vedieť, že ja, Pán som to riekol a splnil," hovorí Pán.* (Ez 37,12-14).*„Ustavične sa radujte v Pánovi! Opakujem: Radujte sa! Vaša miernosť nech je známa všetkým ľuďom. Pán je blízko. O nič nebuďte ustarostení. Ale vo všetkom modlitbou, prosbou a so vzdávaním vďaky prednášajte svoje žiadosti Bohu. A Boží pokoj, ktorý prevyšuje každú chápavosť, uchráni vaše srdcia a vaše mysle v Kristovi Ježišovi.“ (Flp 4, 4-7)*Kým na jednej strane čerpáme silu z Veľkej noci, na druhej strane hľadíme na Máriu, aby sme sa od nej naučili "postave radosti" a velebili Pána, lebo "*veľké veci mi urobil ten, ktorý je mocný" (Lk 1, 49)*. V Márii znovu objavujeme, že Pán urobil veľké veci aj v našom živote, od Márie sa učíme vážiť si pravú radosť, s Máriou sa vyhýbame smútku a skľúčenosti, uchovávame si v srdci udalosti života, dokonca aj ťažkosti, dôverujeme a dúfame. Prostredníctvom Márie a jej príhovoru napokon prinášame svoje prosby a úpenlivé modlitby Ježišovi, lebo vieme, že od neho dostaneme útechu a nebudeme sklamaní.Pozvaním na tento čas je teda neustála modlitba, aby sa do sveta vrátil pokoj a aby Pán dal útechu tým, ktorí trpia bolesťami vojny.*„A preto, Matka ľudí a národov, ty, ktorá poznáš všetky ich utrpenia a nádeje, ty, ktorá materinsky cítiš všetky boje medzi dobrom a zlom, medzi svetlom a tmou, ktoré otriasajú súčasným svetom, prijmi naše volanie, ktoré pohnutí Duchom Svätým adresujeme priamo tvojmu Srdcu: prijmi s láskou Matky a služobnice Pána tento náš ľudský svet, ktorý ti zverujeme a zasväcujeme, plní starosti o pozemský a večný osud ľudí a národov. Osobitným spôsobom ti zverujeme a zasväcujeme tých ľudí a tie národy, ktorí toto zverenie a zasvätenie osobitne potrebujú.“ Pod tvoju ochranu sa utiekame, svätá Božia Rodička, neodvracaj zrak od našich prosieb, pomôž nám v núdzi a z každého nebezpečenstva nás vysloboď, ty Panna slávna a požehnaná. Amen!" (Akt zverenia Ján Pavol II. - Fatima 13. mája 1982)*Renato Valera, prezident ADMA Valdocco.Alejandro Guevara, duchovný animátor ADMA Valdocco |
| **Sezione 2** | CAMMINO FORMATIVO | CESTA FORMÁCIE |
| **Titolo Cammino formativo** | **L’ABBRACCIO BENEDICENTE** | Žehnajúce objatie |
| **Testo Cammino formativo** | *“Ogni giorno dobbiamo cominciare il nostro progresso spirituale, e pensando bene a questo, non ci meraviglieremo di trovare in noi delle miserie. Non c’è nulla che sia già tutto fatto: bisogna ricominciare e ricominciare di buon cuore***”.** *San Francesco di Sales***LA MISERICORDIA DI DIO***“La misericordia è il primo attributo di Dio. È il nome di Dio. Non ci sono situazioni dalle quali non possiamo uscire, non siamo condannati ad affondare nelle sabbie mobili”.* Così papa Francesco si rivolgeva a ogni uomo e donna del pianeta in occasione dell’indizione dell’Anno della Misericordia. Gesù ha parlato della misericordia del Padre nelle parabole in modo particolare in quella del *Padre misericordioso* (Lc 15,11-32), ma soprattutto ha vissuto la misericordia semplicemente perché Lui è la misericordia del Padre in parole e opere e Maria è la porta della misericordia, perché attraverso di lei, la misericordia di Dio è entrata nel mondo. E’ nella Persona di Gesù che l’amore misericordioso del Padre è stato rivelato, così da raggiungere ciascuna persona nei propri peccati, nelle proprie ferite e debolezze. La misericordia di Dio è pienamente gratuita. E’ una fonte sovrabbondante di tenerezza, di magnanimità e di amore incondizionato. Non abbiamo bisogno di comprarla, né di meritarla: ci viene donata liberamente e gratuitamente.Nella lingua latina il termine “misericordia” è composto da due parole: “miseria” e “cuore”. E’ il cuore di Dio che viene a incontrare ogni miseria umana. Le ferite del peccato, il male che abita dentro di noi e si alimenta della nostra tristezza e del nostro sconforto: tutte queste lacerazioni vengono visitate dalla misericordia di Dio. La misericordia di Dio ha la forma di un abbraccio, l’abbraccio del Padre misericordioso. Rembrandt nel celeberrimo dipinto si sofferma proprio su questo abbraccio. Il padre è dipinto come un uomo anziano mezzo cieco, con baffi e barba bipartita, con una lunga tunica ricamata in oro e con un mantello rosso scuro. Egli è unito al figlio e il figlio è unito a lui. Non si possono disgiungere: il figlio si appoggia sul padre e il padre sostiene il figlio. Con i suoi occhi chiusi getta luce su tutti i personaggi. Con le sue braccia tese e le sue mani abbraccianti conquista tutti con il suo amore. Con la sua vita avanzata infonde nuova vita a chi sta per morire di stenti. Tutto parte da lui e tutto converge a lui. La luce del suo volto illumina i volti degli altri personaggi. Questa luce si fa viva e splendente soprattutto nelle sue mani, fonte di luce e di calore. Tutto il corpo del figlio inginocchiato, ma specialmente il suo petto sede del cuore, sono invasi e penetrati dalla luce. Sono mani di fuoco che bruciano ogni male e infondono nuova vita. Sono mani che toccano e guariscono, donando speranza, fiducia, conforto. La mano sinistra è forte e muscolosa. È una mano che stringe e sorregge. Ha i tipici lineamenti di una mano maschile. La mano destra invece è delicata, soave e molto tenera. Essa è posata dolcemente sulla spalla. Non calca, ma piuttosto accarezza, protegge, consola, calma. È la mano di una madre. Due mani diverse per un unico amore: è insieme amore paterno e materno. Tutto nel padre parla di amore: il volto assorto, le vesti che proteggono, il corpo che accoglie, le mani che abbracciano e benedicono. Il suo corpo si fa grembo accogliente e le sue mani trattengono, stringono e accarezzano il figlio ritrovato. Il suo amore è accoglienza, perdono, pianto, tenerezza, dono, condivisione, benedizione, augurio, gioia, festa, vita, eredità. **LE “CONDIZIONI” PER AVER ACCESSO ALLA MISERICORDIA DI DIO**Se è vero che la misericordia è gratuita è altresì vero che per riceverla è necessario, come il figlio prodigo, tornare nella casa del Padre. Possiamo riassumere in quattro le condizioni che ci aprono al suo abbraccio benedicente e misericordioso: 1) La fiducia 2) L’umiltà 3) La riconoscenza 4) Il perdono ai fratelli1. **La fiducia**

Abbiamo affermato che la misericordia di Dio è il mistero più grande e il tesoro più bello che la nostra fede ci consegna. Non sempre ci risulta facile da accettare: lo vediamo nel vangelo e nella nostra vita. A volte ci risulta difficile ricevere la misericordia di Dio perché abbiamo pochissima fiducia nel perdono del Signore e non sempre lo accogliamo pienamente. Dio ci perdona, ma noi non riusciamo a perdonarci. Teresa del Bambino Gesù diceva che a ferire di più il cuore di Dio non sono i nostri peccati, ma la nostra mancanza di fiducia nel suo amore. Quanto maggiore è la nostra fiducia tanto maggiore sarà la misericordia che ci verrà data, e tanto più saremo graditi a Dio.1. **L’umiltà e la povertà di spirito**

Talvolta il motivo per cui ci è difficile accogliere pienamente la misericordia è l’orgoglio: non accetto di essere una persona che è caduta. Avrei voluto essere la persona perfetta, infallibile. Invece ho fatto degli errori e non riesco ad accettare di avere delle colpe. Vorremmo, in fondo, essere noi a salvarci, essere ricchi sulla base delle nostre buone azioni e qualità. Ci risulta difficile accettare che siamo poveri di cuore.A volte abbiamo difficoltà ad accogliere la misericordia di Dio per noi stessi e per gli altri. Questo è l’atteggiamento del fratello maggiore (“*Ecco io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi ha dato un capretto*”) ed è l’atteggiamento dei farisei per i quali Gesù racconta la parabola. Essi soddisfano il loro senso della giustizia e sono contenti delle proprie opere. Pensano di avere il diritto alla benedizione di Dio e, quando questa benedizione scende su un peccatore, la vedono come un’ingiustizia. Questa è la presunzione dell’orgoglio umano, di insistere sui propri diritti. Non riusciamo ad accettare il fatto che Dio è tanto generoso con i poveri e i peccatori. Ma è meglio per noi accettarlo perché nella nostra vita c’è sempre un momento in cui *noi* siamo poveri e peccatori. 1. **Essere riconoscenti**

Vi è una terza condizione importante: la gratitudine. Gesù nel vangelo ha detto: “A colui che ha, verrà dato e sarà nell’abbondanza; ma a colui che non ha sarà tolto anche quello che ha” (Mt 13,11). Possiamo intendere la frase in questo modo: colui che sa di avere ricevuto dei doni da Dio e rende grazie, ne riceverà di più. Vi è un piccolo segreto nella vita spirituale: quanto più il cuore rende grazie, tanto più Dio dona, anche quando la vita non è perfetta e non abbiamo tutto quello di cui abbiamo bisogno. Quanto più ringraziamo Dio, tanto più il nostro cuore è aperto e disponibile a ricevere la sua misericordia.1. **Il perdono**

La quarta condizione per ricevere la misericordia di Dio è molto chiara nel vangelo: se non perdoneremo, Dio non ci potrà perdonare. A volte ciò che impedisce di ricevere la misericordia di Dio è la mancanza di misericordia, la durezza di cuore e la mancanza di bontà verso gli altri. “Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia” (Mt 5,7). Quanto più sono misericordioso con i miei fratelli e le mie sorelle, tanto più Dio sarà misericordioso con me.Quando ci rendiamo conto che ci è troppo difficile dire: “ti perdono”, dobbiamo rivolgerci al Padre, perché solo Dio può perdonare davvero. Per perdonare, dobbiamo attraversare il cuore del Padre. E’ questa la fonte del perdono. Non è in me: è il cuore di Dio, ed è lì che devo andare a cercare il perdono.**IL SACRAMENTO DELLA RICONCILIAZIONE E LA RIPETIZIONE DEGLI STESSI PECCATI**Nella vita cristiana c’è una sofferenza che non viene né dalle situazioni esterne né dal cielo: la constatazione che il male viene da dentro di noi e ci distanzia da Dio. Nonostante i nostri sforzi e propositi, torniamo sempre a cullarci in alcuni peccati: sembra quasi una sorta di specializzazione nel commetterne sempre uno o due in particolare. Certamente diversi peccati che confessavamo un tempo non si fanno più o ritornano in periodi ben *localizzati* della vita. Altri è probabile che rimangano *sempre*, nonostante l’età e le situazioni: sono peccati che fanno parte di noi e che ci vengono subito in mente quando ci guardiamo dentro: lo chiameremo il “mio” peccato o il mio“ peccato originale”. Ognuno di noi ha il suo “*peccato originale”* che gli dice sempre “in fondo tu non ami Dio”, facendoci soffrire più di ogni altro. Di molti peccati, ce lo diciamo sinceramente, non proviamo neanche dolore, il “nostro” invece ci scoraggia, quasi che tutto il nostro rapporto con Dio sia legato a lui nel bene (quando non lo commettiamo) o nel male (quando ci cadiamo dentro). Il *mio* peccato sa prendermi e comprendermi e non riesco a immaginarmi prescindendone (“sono fatto così”). Il *mio* peccato è un appello a contemplare la pazienza di Gesù che ha molta, moltissima pazienza con noi. Conoscere e dare un nome preciso al *proprio* *peccato* è segno di maturità cristiana: chi vive una fede all’acqua di rose non capisce cosa voglia dire soffrire per i peccati commessi che sono semplicemente debolezze che tutti compiono poiché *siamo uomini*. Quando parliamo di dolore per il peccato ci riferiamo allo stato d’animo di un cristiano consapevole, non oppresso da sensi di colpa, ma capace di misurare alla luce della parola di Dio la distanza che lo separa dalla santità. Nel momento in cui mi affido alla grazia e rinuncio ad essere bravo e buono davanti a Dio, allora inizio a soffrire: questo dolore è figlio dell’amore per Cristo, non più dell’amor proprio.Possiamo affermare una verità semplice: il *mio* peccato (che con l’andare del tempo si può trasformare in vizio) probabilmente mi farà compagnia per tutta la vita. Combatterlo frontalmente significa tempo. Potrà destare meraviglia questa affermazione, forse scandalizzare, ma tutti sappiamo che è così; e lo sappiamo perché mille volte abbiamo provato a correggerci e mille volte siamo ricaduti dentro con estrema facilità!Cosa bisogna fare allora? Trasformare il peccato in quella “debolezza” che esalta la misericordia e la potenza di Dio (cf 2 Cor 12,9). Ecco alcuni accorgimenti.1) Prima di tutto occorre *fare pace* (non *la pace*) con il proprio peccato confessandolo con semplicità e senza vergogna, educandosi nella preghiera a chiedere al Signore che me ne liberi, se lui lo vuole.2) In seguito, è bene smascherare l’illusione che si nasconde dietro il peccato, chiedendosi: cosa cerco in realtà? Commettendo questo peccato, cosa spero o penso di ottenere? 3) E ancora: è salutare persuadersi ogni tanto che l’errore insegna a essere più umili e a perdonare gli altri come Dio perdona noi. 4) Ancora: il demonio non ci offre occasioni di male perché vuole il male in sé stesso. Il suo vero scopo è farci vergognare davanti a Dio allontanarci dalla sua presenza. Il demonio è *l’Accusatore* che si ferma davanti alla porta del tempio per dirti: “Come? Proprio tu che fai questo hai il coraggio di andare davanti al Signore? Non ti vergogni?”. Ecco, allora, un altro accorgimento davanti al peccato: il male che si annida dentro di me non potrà mai togliermi la possibilità di rivolgermi a Dio. Sarò anche un peccatore, ma mai uno che si fa vincere dalla vergogna. Ecco perché da buoni figli di Don Bosco ci accostiamo con tanta fiducia e con frequenza al Sacramento della Riconciliazione e non ci stancheremo mai di implorare con umiltà il perdono di Dio e di godere della Sua Misericordia infinita. PER LA RIFLESSIONE PERSONALE 1. In quali delle quattro “condizioni” (fiducia, umiltà, riconoscenza, perdono) per accogliere la misericordia di Dio mi sento più debole? Perché? Cosa posso fare per crescere?
2. C’è un peccato che mi “contraddistingue” e che devo confessare con frequenza? Che cosa cerco in realtà commettendo quel peccato? Che cosa dice di me?
3. In quali occasioni mi sento come il figlio *minore* della parabola? E in quali il figlio *maggiore*?

Impegno mensileOgni giorno mi impegno a ringraziare per 3 cose belle della giornata.  | *"Každý deň musíme znovu pokračovať na ceste nášho rastu a keď o tom tak premýšľame, neprekvapí nás skutočnosť, že v sebe objavíme naše biedy. Nič nie je tak hotové, že by už nebolo potrebné nič robiť: je dôležité začínať znovu a znovu s dobrým úmyslom****.“***  *Svätý František Saleský*BOŽIE MILOSRDENSTVO*"Milosrdenstvo je prvou Božou vlastnosťou. Je to meno Božie. Neexistujú situácie, z ktorých by sme nemohli uniknúť, nie sme odsúdení na to, aby sme uviazli v hriechu. ."* Takto sa pápež František prihovoril všetkým ľuďom na tejto planéte pri príležitosti vyhlásenia Roku milosrdenstva. Ježiš hovoril o Otcovom milosrdenstve v podobenstvách, osobitným spôsobom v podobenstve milosrdného Otca (= márnotratného syna) (Lk 15,11-32), ale predovšetkým žil milosrdenstvo jednoducho preto, že on je milosrdenstvom Otca slovom i skutkom a Mária je bránou milosrdenstva, pretože skrze ňu vstúpilo do sveta Božie milosrdenstvo. V osobe Ježiša sa zjavila milosrdná láska Otca, aby sa dostala ku každému človeku v jeho hriechoch, ranách a slabostiach. Božie milosrdenstvo je úplne nezištné. Je to hojný zdroj nehy, veľkodušnosti a bezpodmienečnej lásky. Nemusíme si ho kupovať, ani si ho zaslúžiť: je nám dané nezištne a zadarmo.V latinskom jazyku sa termín "milosrdenstvo" skladá z dvoch slov: "bieda" a "srdce". Je to Božie srdce, ktoré prichádza v ústrety každej ľudskej biede. Rany hriechu, zlo, ktoré prebýva v nás a živí sa naším smútkom a malomyseľnosťou: do všetkých týchto rán vstupuje Boh so svojím milosrdenstvom. Božie milosrdenstvo tu nadobúda formu objatia, objatia milosrdného Otca. Rembrandt vo svojom slávnom obraze poukázal práve na toto objatie. Otca vyobrazil ako starého poloslepého muža, s fúzmi a bradou, s dlhou tunikou vyšívanou zlatom a s tmavočerveným plášťom. Je zjednotený so synom a syn je zjednotený s ním. Nemožno ich oddeliť: syn sa opiera o otca a otec podporuje syna. So svojimi zatvorenými očami vrhá svetlo na všetky postavy. Svojimi natiahnutými rukami a objímajúcimi rukami si podmaní všetkých svojou láskou. Svojím pokročilým životom vdychuje nový život tým, ktorí sa chystajú zomrieť hladom. Všetko začína od neho a všetko sa s ním zbližuje. Svetlo jeho tváre osvetľuje tváre ostatných postáv. Toto svetlo sa stáva živým a žiariacim najmä v jeho rukách, tie sú zdrojom svetla a tepla. Celé telo kľačiaceho syna, ale najmä jeho hruď, sídlo srdca je ožiarené a preniknuté svetlom. Sú to ohnivé ruky, ktoré spaľujú všetko zlo a vdychujú nový život. Sú to ruky, ktoré sa dotýkajú a uzdravujú, dávajú nádej, dôveru, útechu. Ľavá ruka je silná a svalnatá. Je to ruka, ktorá drží a podopiera. Má typické črty mužskej ruky. Pravá ruka je na druhej strane mäkká a veľmi jemná. Jemne sa dotýka ramena. Netlačí, ale skôr hladí, chráni, utešuje, upokojuje. Je to ruka matky. Dve rôzne ruky pre jednu lásku: je to otcovská aj materinská láska. Všetko v otcovi hovorí o láske: pohrúžená tvár, rúcho, ktoré chráni, telo, ktoré prijíma, ruky, ktoré objímajú a žehnajú. Jeho telo sa stáva prívetivým lonom a jeho ruky držia a hladia jej znovu nájdeného syna. Jeho láskou je prijatie, odpustenie, slzy, neha, dar, zdieľanie, požehnanie, želanie, radosť, oslava, život, dedičstvo. **"PODMIENKY" PRE PRÍSTUP K BOŽIEMU MILOSRDENSTVU**Ak je pravda, že milosrdenstvo je nezištné, je tiež pravda, že na jeho prijatie je potrebné ako márnotratný syn, vrátiť sa do Otcovho domu. Môžeme poukázať na 4 podmienky, ktoré sú nutné, aby nás otvorili jeho požehnaniu a milosrdnému objatiu: 1) Dôvera 2) Pokora 3) Vďačnosť 4) Odpustenie bratom a sestrám**1. Dôvera**Povedali sme, že Božie milosrdenstvo je najväčším tajomstvom a najkrajším pokladom, ktorý nám dáva naša viera. Nie je pre nás vždy ľahké prijať ho: vidíme to v evanjeliu i v našom živote. Niekedy je pre nás ťažké prijať Božie milosrdenstvo, pretože máme veľmi malú dôveru v Pánovo odpustenie a nie vždy ho plne prijímame. Boh nám odpúšťa, ale my nemôžeme odpustiť sami sebe. Terezka Ježišova povedala, že to, čo najviac zraňuje Božie srdce nie sú naše hriechy, ale náš nedostatok dôvery v jeho lásku. Čím väčšia je naša dôvera, tým väčšie milosrdenstvo nám bude dané a tým viac sa budeme páčiť Bohu.**2. Pokora a chudoba ducha**Niekedy dôvodom, prečo je pre nás ťažké plne prijať milosrdenstvo, je pýcha: neviem prijať, že som človek, ktorý padol. Chcel som byť dokonalým, neomylným človekom. Namiesto toho som urobil chyby a neviem akceptovať, že som na vine. V konečnom dôsledku by sme sa chceli zachrániť vlastnými silami, na základe našich dobrých skutkov a vlastností. Je pre nás ťažké prijať chudobu srdca, ktoré nemá nič.Niekedy je pre nás ťažké prijať Božie milosrdenstvo pre seba a pre druhých. Toto je postoj staršieho brata ("Už toľko rokov ti slúžim a nikdy som neprestúpil tvoj príkaz, a mne si nikdy nedal ani kozliatko") postoj farizejov, ktorým Ježiš rozpráva podobenstvo. Uspokojujú svoj zmysel pre spravodlivosť a sú spokojní so svojimi skutkami. Myslia si, že majú nárok na Božie požehnanie, a keď toto požehnanie dostane hriešnik, vidia to ako nespravodlivosť. Toto sú nároky ľudskej pýchy, ktorá trvá na svojich právach. Nevie prijať skutočnosť, že Boh je taký štedrý k chudobným a hriešnikom. Ale je pre nás lepšie to prijať, pretože aj v našom živote sa nájde vždy čas*, keď* sme aj my chudobní a hriešni. **3. Vďačnosť**Existuje tretia dôležitá podmienka: vďačnosť. Ježiš v evanjeliu povedal: "Lebo kto má, tomu sa pridá a bude mať hojne. Ale kto nemá, tomu sa vezme aj to, čo má." (Mt 13,12). Frázu môžeme pochopiť týmto spôsobom: ten, kto vie, že dostal dary od Boha a ďakuje, dostane viac. V duchovnom živote je malé tajomstvo: čím viac srdce ďakuje, tým viac Boh dáva, aj keď život nie je dokonalý a nemáme všetko, čo potrebujeme. Čím viac ďakujeme Bohu, tým viac sú naše srdcia otvorené a ochotné prijať jeho milosrdenstvo.**4. Odpustenie**Štvrtá podmienka prijatia Božieho milosrdenstva je v evanjeliu veľmi jasná: ak neodpustíme, Boh nebude môcť odpustiť nám. Niekedy to, čo nám bráni prijať Božie milosrdenstvo, je nedostatok milosrdenstva, tvrdosť srdca a nedostatok dobroty voči druhým. «Blahoslavení milosrdní, lebo oni dosiahnu milosrdenstvo» (Mt 5,7). Čím milosrdnejší budem k svojim bratom a sestrám, tým milosrdnejší bude Boh ku mne.Keď si uvedomíme, že je pre nás príliš ťažké povedať: "Odpúšťam ti", musíme sa obrátiť na Otca, pretože iba Boh môže skutočne odpustiť. Aby sme odpustili, musíme prejsť Otcovým srdcom. Toto je zdroj odpustenia. Nie je vo mne: je to Božie srdce a tam musím ísť hľadať odpustenie.**SVIATOSŤ ZMIERENIA A OPAKOVANIE TÝCH ISTÝCH HRIECHOV**V kresťanskom živote existuje utrpenie, ktoré nepochádza ani z vonkajších situácií, ani z neba: uvedomenie si, že zlo pochádza z nášho vnútra a vzďaľuje nás od Boha. Napriek nášmu úsiliu a úmyslom sa vždy vraciame k niektorým hriechom: zdá sa, že je to takmer akási špecializácia na to, aby sme vždy spáchali jeden alebo dva konkrétne. Zaiste, mnohé hriechy, ktoré sme kedysi vyznali, už nerobíme alebo sa kedy-tedy vracajú v istých *dobre lokalizovaných* obdobiach života. Iné pravdepodobne vždy zostanú, napriek svojmu veku a situácii: sú to hriechy, ktoré sú našou súčasťou a ktoré nám okamžite prídu na myseľ, keď sa pozrieme do svojho dovnútra: môžeme ich nazvať "mojím" hriechom alebo mojím "dedičným hriechom". Každý z nás má svoj vlastný "*dedičný hriech*", ktorý mu vždy hovorí: "ty vlastne nemiluješ Boha", a to nám spôsobuje utrpenie viac ako všetko ostatné. Pri mnohých hriechoch úprimne povedané ani necítime bolesť, tie "naše" nás naopak odrádzajú, a takmer akoby celý náš vzťah s Bohom bol v dobrom (keď ho nespáchame) alebo zlom (keď doň upadneme) závislý na ňom. Aj táto situácia je pre nás výzvou kontemplovať trpezlivosť Ježiša, ktorý má veľa, veľmi veľa trpezlivosti s nami. Poznať a presne pomenovať *svoj hriech* je znakom kresťanskej zrelosti: tí, ktorí žijú vlažnú vieru, nechápu, čo znamená trpieť za spáchané hriechy, ktoré sú jednoducho slabosťami, ktoré každý koná, pretože *sme ľudia*. Keď hovoríme o ľútosti nad hriechom, máme na mysli stav mysle uvedomelého kresťana, ktorý nie je utláčaný pocitmi viny, ale je schopný vidieť vo svetle Božieho slova vzdialenosť, ktorá ho delí od svätosti. Vo chvíli, keď sa zverím milosti a zrieknem sa toho, aby som bol dobrý, dobrý pred Bohom, a tak začnem trpieť: avšak táto bolesť sa rodí z lásky ku Kristovi, nie zo sebalásky.Môžeme potvrdiť jednoduchú pravdu: *môj* hriech (ktorý sa časom môže zmeniť na neresť) mi pravdepodobne bude robiť spoločnosť po celý život. Bojovať proti nemu priamo, bude vyžadovať čas. Toto nás môže prekvapiť, možno pohoršiť, ale všetci vieme, že je to tak. A vieme to, pretože tisíckrát sme sa pokúsili napraviť a tisíckrát sme znovu padli s extrémnou ľahkosťou!Čo teda treba urobiť? Premieňať hriech na tú "slabosť", ktorá vyzdvihuje Božie milosrdenstvo a Božiu moc (porov. 2 Kor 12, 9). Tu je niekoľko trikov.1) V prvom rade je potrebné *zmieriť* sa (nie *uspokojiť sa*) so svojím hriechom tým, že ho vyznáme s jednoduchosťou a bez hanby, vychovávajúc sa v modlitbe, aby sme prosili Pána, aby ma oslobodil, ak to chce.2) Ďalej je dobré odhaliť ilúziu, ktorá sa skrýva za hriechom a položiť si otázku: čo vlastne hľadám? Čo dúfam alebo si myslím, že spáchaním tohto hriechu dosiahnem? 3) A opäť: je zdravé z času na čas sa presvedčiť, že omyl nás učí byť pokornejšími a odpúšťať druhým tak, ako Boh odpúšťa nám. 4) A ešte: diabol nám neponúka príležitosti na zlo, pretože chce zlo v sebe. Jeho skutočným účelom je, aby sme sa zahanbili pred Bohom tým, že sa odvrátime od jeho prítomnosti. Diabol je *žalobca*, ktorý sa zastaví pri dverách chrámu, aby vám povedal: "Ako máte vy, ktorí to robíte, odvahu predstúpiť pred Pána? Nehanbíš sa?" Tu je teda ďalší trik tvárou v tvár hriechu: zlo, ktoré číha vo mne, nikdy nemôže vziať možnosť obrátiť sa k Bohu. Môžem byť hriešnik, ale nikdy nie ten, kto sa nechá premôcť hanbou. Preto ako dobrí synovia dona Bosca pristupujeme k sviatosti zmierenia s takou dôverou a frekvenciou a nikdy sa neunavíme pokorne prosiť Boha o odpustenie a tešiť sa z jeho nekonečného milosrdenstva. NA OSOBNÚ REFLEXIU 1. V ktorej zo štyroch "podmienok" (dôvera, pokora, vďačnosť, odpustenie) na prijatie Božieho milosrdenstva sa cítim najslabší? Prečo? Čo môžem urobiť, aby som rástol?
2. Existuje hriech, ktorý je pre mňa typický a z ktorého sa často vyznávam? Čo vlastne hľadám spáchaním tohto hriechu? Čo o mne hovorí, čo o mne prezrádza?
3. Kedy sa cítim ako *mladší* syn v podobenstve? A kedy ako *starší* syn?

Úsilie mesiacaKaždý deň sa poďakujem za 3 krásne veci, ktoré deň priniesol.  |
| **Titolo sezione 4** | AFFIDA, CONFIDA, SORRIDI  | Odovzdaj, dôveruj a usmievaj sa |
| **Titolo AFFIDA CONFIDA SORRIDI** | LETTERA DEL RETTOR MAGGIORE DON ÁNGEL FERNÁNDEZ ARTIME | LIST HLAVNÉHO PREDSTAVENÉHO - DON ÁNGEL FERNÁNDEZ ARTIME |
| **Testo AFFIDA CONFIDA SORRIDI** | Come indicato nel Regolamento ADMA, l’Associazione di Maria Ausiliatrice è “un itinerario di santificazione e di apostolato salesiano”. Don Bosco, ispirandosi agli insegnamenti di San Francesco di Sales, proponeva la meta della santità come una chiamata per tutti e ripeteva ai giovani: “Vi aspetto tutti in Paradiso!”. Si tratta di un cammino che a volte richiede di andare controcorrente, ma non bisogna farsi scoraggiare dalle difficoltà, perché vivere da cristiani rende felici già su questa terra e ci spalanca le porte della vita eterna.Il Rettor Maggiore ci ricorda che innanzitutto è un cammino di santità da vivere in famiglia, cercando il bene di coniuge e figli, accettandoli così come sono, dedicando tempo al dialogo, sapendo comprendere e perdonare con affetto e con rispetto, senza lamentarsi.“Una famiglia che non si arrende di fronte alle difficoltà e dove sia i genitori sia i figli vivono la fede in Dio e nella sua Provvidenza, come la Santa Famiglia di Nazareth, è un grande sostegno e una feconda risorsa per la Chiesa e per la società”. Le donne e gli uomini consacrati sono chiamati a dare la loro testimonianza per rendere accessibile a tutti il percorso della santità e proporre ai ragazzi di seguire Gesù nella vita ordinaria, fatta di studio, di amicizie, di servizio. Nella Famiglia Salesiana ci sono molti santi, beati, venerabili e servi di Dio con meno di 29 anni di età. Ancora oggi ci sono giovani che si impegnano in un cammino di autentica vita cristiana che li conduca ad una santità “della porta accanto”, come ci ricorda Papa Francesco. L’ADMA propone a tutti i due grandi pilastri della spiritualità salesiana, l’Eucaristia e Maria Ausiliatrice, e invoca l’intercessione dei Santi per sostenerci nel cammino della fede. In particolare, tra i membri dell’Associazione, citiamo la beata Alexandrina Maria da Costa, mistica portoghese, che si offrì al Signore per “amare, soffrire e riparare”; la beata Teresa Cejudo Redondo, moglie e madre, martire nel 1936, che contribuì alla fondazione dell’ADMA di Pozoblanco (Spagna); le serve di Dio Rosetta Franzi Gheddo del gruppo di Nizza Monferrato (Italia) e Carmen Nebot Soldan del gruppo di La Palma del Condado (Spagna).Tra i nuovi Santi della Famiglia Salesiana ricordiamo Artemide Zatti, infermiere e coadiutore salesiano, recentemente canonizzato da Papa Francesco. Questi modelli sono uno stimolo per la santificazione dei membri dell’ADMA, della Famiglia Salesiana e di tutta la Chiesa. Andrea e Maria Adele Damiani | Ako sa uvádza v pravidlách združenia ADMA, Združenie Márie Pomocnice kresťanov je "miestom posväcovania a saleziánskeho apoštolátu".Don Bosco, inšpirovaný učením svätého Františka Saleského navrhol svätosť ako cieľ a výzvu pre všetkých a opakoval mladým: "Čakám vás všetkých v raji! Je to cesta, ktorá si niekedy vyžaduje ísť proti prúdu, ale nesmieme sa nechať odradiť ťažkosťami, pretože život kresťanov nás robí šťastnými už na tejto zemi a otvára nám doširoka dvere večného života.Hlavný predstavený nám pripomína, že je to predovšetkým cesta svätosti, ktorú treba žiť v rodine, hľadať dobro manželov a detí, prijímať ich takých akí sú, venovať čas dialógu, vedieť chápať a odpúšťať s láskou a úctou, bez sťažovania sa."*Rodina, ktorá sa nevzdáva tvárou v tvár ťažkostiam a kde rodičia i deti žijú vieru v Boha a jeho Prozreteľnosť ako Svätá rodina z Nazareta, je veľkou oporou a plodným zdrojom pre Cirkev a spoločnosť*." Zasvätené ženy a muži sú povolaní vydávať svedectvo, aby sprístupnili cestu svätosti všetkým a navrhovať deťom nasledovanie Ježiša v bežnom živote, ktorý pozostáva zo štúdia, priateľstva a služby. V saleziánskej rodine je veľa svätých, blahoslavených, ctihodných a Božích služobníkov mladších ako 29 rokov. Aj dnes sú medzi nimi mladí ľudia, ktorí sú oddaní ceste autentického kresťanského života, ktorá ich vedie k svätosti "vedľajších dverí", ako pripomína pápež František. Združenie ADMA všetkým navrhuje dva veľké piliere saleziánskej spirituality, Eucharistiu a Máriu Pomocnicu kresťanov a dovoláva sa príhovoru svätých, aby nás podporovali na ceste viery. Spomedzi členov združenia spomenieme najmä blahoslavenú Alexandrínu Máriu da Costu, portugalskú mystičku, ktorá sa obetovala Pánovi, aby "milovala, trpela a napravovala"; blahoslavenú Teréziu Cejudo Redondo, manželku a matku, mučeníčku z roku 1936, ktorá prispela k založeniu ADMA v Pozoblancu (Španielsko); Božie služobníčky Rosetta Franzi Gheddo zo skupiny Nizza Monferrato (Taliansko) a Carmen Nebot Soldan zo skupiny La Palma del Condado (Španielsko).Medzi nových svätých saleziánskej rodiny patrí aj Artemide Zatti, salezián a koadjútor, ktorého nedávno kanonizoval pápež František. Títo svätí sú podnetom pre posväcovanie členov ADMA, saleziánskej rodiny a celej Cirkvi. Andrea a Mária Adele Damiani |
| **Titolo sezione 5** | FORMAZIONE ASPIRANTI ADMA | Formácia kandidátov ADMA |
| **Titolo**  | 4. CI IMPEGNAMO A…  | 4. ZAVÄZUJEME SA... |
| **Testo**  | Il quarto capitolo del percorso formativo proposto dall’ADMA Primaria di Torino Valdocco, fa riferimento all’Articolo 4 del Regolamento, che tratta dell’impegno personale dei soci. Chi entra a far parte dell’Associazione accoglie la chiamata a vivere la vita cristiana secondo la spiritualità salesiana, sceglie di ancorare la propria vita a Gesù Eucaristia e a Maria Ausiliatrice, e con questa scelta si impegna a far suo uno stile di vita da portare in famiglia, nel lavoro, nelle relazioni ecclesiali, sociali e amicali. È uno stile che mira ad unificare vita ed apostolato, per cui il primo impegno di ciascuno è la partecipazione personale alla vita liturgica, preghiera e sacramenti, per essere sempre accompagnati e sostenuti dalla Grazia. In particolar modo l’Eucaristia è il momento privilegiato di incontro reale con il Risorto nella Parola e nel Pane. Nella relazione d’amore con Gesù comprendiamo anche l’importanza del frequente ricorso al sacramento della Riconciliazione, per sperimentare l’abbraccio misericordioso del Padre che ci dona la guarigione dai nostri peccati e la forza di ricominciare. Strettamente collegato all’impegno di partecipare alla vita liturgica è quello di vivere e diffondere, secondo lo spirito di don Bosco, la devozione a Maria Ausiliatrice, modello insuperabile di unione con Gesù e aiuto mirabile per la nostra partecipazione alla sua vita di Grazia. Momenti privilegiati per vivere e diffondere la dimensione popolare della devozione all’Ausiliatrice, per creare uno spirito di comunione tra tutti i gruppi sparsi nel mondo e per richiedere le grazie per tutte le persone che si affidano alla nostra preghiera, sono le pratiche di pietà popolare che ogni associato si impegna a rinnovare, potenziare e vivere: la commemorazione del 24 di ogni mese, il Rosario, la novena in preparazione alla festa di Maria Ausiliatrice, la benedizione di Maria Ausiliatrice, i pellegrinaggi ai santuari mariani, le processioni e la collaborazione alla vita parrocchiale. Tra le diverse pratiche di pietà popolare, il Rosario ha un’importanza fondamentale, come ci ha insegnato san Giovanni Paolo II, nella sua Lettera Apostolica Rosarium Virginis Mariae: *«Il Rosario della Vergine Maria, nella sobrietà dei suoi elementi, concentra in sé la profondità dell'intero messaggio evangelico, di cui è quasi un compendio. [...] Con esso il popolo cristiano si mette alla scuola di Maria, per lasciarsi introdurre alla contemplazione della bellezza del volto di Cristo e all'esperienza della profondità del suo amore [...] Il Rosario ci trasporta misticamente accanto a Maria impegnata a seguire la crescita umana di Cristo nella casa di Nazareth. Ciò le consente di educarci e di plasmarci con la medesima sollecitudine, fino a che Cristo non sia formato in noi pienamente. Questa azione di Maria, totalmente fondata su quella di Cristo e ad essa radicalmente subordinata, non impedisce minimamente l'unione immediata dei credenti con Cristo, ma la facilita. È il luminoso principio espresso dal Concilio Vaticano II, che ho sperimentato tanto fortemente nella mia vita, facendone la base del mio motto episcopale: Totus tuus. Un motto, com'è noto, ispirato alla dottrina di San Luigi Maria Grignion de Montfort, che così spiegava il ruolo di Maria nel processo di conformazione a Cristo di ciascuno di noi: “Tutta la nostra perfezione consiste nell'essere conformi, uniti e consacrati a Gesù Cristo. Perciò la* *più perfetta di tutte le devozioni è incontestabilmente quella che ci conforma, unisce e consacra più perfettamente a Gesù Cristo. Ora, essendo Maria la creatura più conforme a Gesù Cristo, ne segue che, tra tutte le devozioni, quella che consacra e conforma di più un'anima a Nostro Signore è la devozione a Maria, sua santa Madre, e che più un'anima sarà consacrata a lei, più sarà consacrata a Gesù Cristo”. Mai come nel Rosario la via di Cristo e quella di Maria appaiono così profondamente congiunte».* Far parte dell’ADMA impegna gli associati ad imitare Maria, coltivando nella propria famiglia un ambiente cristiano di accoglienza, ospitalità, ascolto, aiuto concreto e disponibilità generosa. Si tratta dello spirito di famiglia che don Bosco voleva che si vivesse anche a Valdocco, nella pedagogia propria del Sistema Preventivo. L’imitazione di Maria ci rende partecipi della sua sollecitudine materna per la salvezza degli uomini, soprattutto i giovani e i poveri, nelle parrocchie di appartenenza, come espressione concreta di comunione con la Chiesa locale e manifestazione del carisma salesiano nell’ambiente in cui si è inseriti. L’impegno apostolico ed educativo diventa, inoltre, impegno vocazionale a pregare e sostenere, nella Chiesa e nella Famiglia Salesiana, le vocazioni laicali, religiose e ministeriali. Ogni associato si impegna, infine, a vivere la spiritualità del quotidiano, sull’esempio degli atteggiamenti evangelici di Maria: • ***Fiat – Affida***: docilità e la disponibilità alla volontà di Dio; • ***Stabat – Confida***: fedeltà e perseveranza nell’ora della prova e della croce; • ***Magnificat – Sorridi*:** rendimento di grazie per le grandi cose che Dio opera in noi e in mezzo a noi. A tal proposito osserviamo che il motto “**Affida, Confida, Sorridi!”** è anche il titolo della Lettera del Rettor Maggiore, Don Angel Fernandez Artime, in occasione del 150° di fondazione dell’ADMA, nella quale si sottolinea come l’impegno dei soci sia proprio quello di percorrere un cammino di santità nella vita quotidiana: *«Questo “itinerario di santificazione e di apostolato salesiano”, [...] è facile da percorrere e orientato a una felicità senza fine. San Francesco di Sales e don Bosco presentavano la santità non come un percorso riservato a privilegiati, ma sempre come una chiamata per tutti, dovunque ci si trovasse a vivere, qualunque fosse lo stato di vita [...] Innanzitutto, è un cammino di santità da vivere in famiglia, dando una testimonianza positiva, principalmente con la perseveranza nell’amore tra i coniugi, tra genitori e figli, tra fratelli e sorelle, tra giovani e anziani. [...] Ciò che più affascina in questa chiamata alla santità è che non si tratta di fare cose speciali, fuori dall’ordinario, ma di permettere seriamente allo Spirito Santo di lavorare nel cuore, nel profondo di ciò che siamo e proviamo, continuando a portare avanti lo studio, il lavoro, i rapporti, le amicizie, i servizi, i campi estivi, i canti… tutto».* Gian Luca e Mariangela Spesso | Štvrtá kapitola cesty formácie, ktorú navrhla ADMA z Turína Valdocco, odkazuje na článok 4 pravidiel, ktorý sa zaoberá osobným záväzkom členov. Kto vstupuje do združenia, prijíma výzvu žiť kresťanským životom podľa saleziánskej spirituality, rozhoduje sa ukotviť svoj vlastný život k Ježišovi v Eucharistii a k Márii Pomocnici kresťanov a touto voľbou sa zaväzuje vytvoriť si vlastný štýl života, ktorý bude vnášať do rodiny, do práce, do cirkevných, spoločenských a priateľských vzťahov. Je to štýl, ktorého cieľom je zjednotiť život a apoštolát, pričom prvým záväzkom každého je osobná účasť na liturgickom živote, modlitbe a sviatostiach, ktoré má vždy sprevádzať a udržiavať milosť. Najmä Eucharistia je privilegovaným momentom skutočného stretnutia so Zmŕtvychvstalým v Slove a Chlebe. Vo vzťahu lásky s Ježišom chápeme aj dôležitosť častého pristupovania k sviatosti zmierenia, aby sme zakúsili milosrdné objatie Otca, ktorý nám dáva uzdravenie z našich hriechov a silu začať odznova. So záväzkom zúčastňovať sa na liturgickom živote úzko súvisí záväzok žiť a šíriť v duchu Dona Bosca úctu k Márii Pomocnici kresťanov, neprekonateľnému vzoru zjednotenia s Ježišom a obdivuhodnej pomoci pre našu účasť na jeho živote milosti. Privilégium žiť a šíriť ľudový rozmer úcty k Márii Pomocnici kresťanov, vytvárať ducha spoločenstva medzi všetkými skupinami roztrúsenými po celom svete a vyprosovať milosti pre všetkých ľudí, ktorí sa zverujú našim modlitbám sú praktiky ľudovej zbožnosti, ktoré sa každý spolupracovník zaväzuje obnovovať, posilňovať a žiť Ruženec, novéna v rámci prípravy na sviatok Márie Pomocnice, požehnanie Márie Pomocnice, púte do mariánskych svätýň, procesie a spolupráca vo farskom živote. Medzi rôznymi praktikami ľudovej zbožnosti má ruženec zásadný význam, ako nás o tom poučil svätý Ján Pavol II. v apoštolskom liste Rosarium Virginis Mariae: "*Ruženec Panny Márie vážnosťou jednotlivých častí zahŕňa vo svojej celistvosti hĺbku celého evanjeliového posolstva a je akoby jeho súhrnom [...]S ružencom vstupuje kresťanský ľud do Máriinej školy, aby sa tu dal voviesť do kontemplácie krásy Kristovej tváre a zakúšania hĺbky jeho lásky*. [...]*Ruženec nás tajomným spôsobom stavia po boku Márie, ktorá sleduje Kristov ľudský rast v ich dome v Nazarete. To jej umožňuje formovať nás všetkých s rovnakou starostlivosťou, až kým v nás Kristus nie je úplne stvárnený (porov. Gal 4, 19). Toto Máriino poslanie je založené na Kristovom poslaní a je mu úplne podriadené, pričom „vôbec neprekáža bezprostrednému spojeniu veriacich s Kristom, ba ho napomáha“. Je to veľmi jasný princíp sformulovaný Druhým vatikánskym koncilom, ktorý som tak intenzívne prežíval počas môjho života a ktorý tvoril aj základ môjho biskupského motta: Totus tuus. Toto motto, ako je známe, je inšpirované učením sv. Ľudovíta Máriu Grigniona de Montfort, ktorý týmito slovami vysvetlil Máriinu úlohu v procese, v ktorom sa každý z nás pripodobňuje Kristovi: „Celá naša dokonalosť spočíva v pripodobňovaní sa Kristovi, v zjednocovaní sa s ním a v zasväcovaní sa mu. Teda najdokonalejšia zbožnosť je bezpochyby tá, ktorá nás najdokonalejšie pripodobňuje Ježišovi Kristovi, zjednocuje s ním a zasväcuje jemu.* *A keďže Mária je zo všetkého stvorenia najviac pripodobnená Ježišovi Kristovi, znamená to, že spomedzi všetkých foriem zbožnosti najviac zasväcuje a pripodobňuje našu dušu Pánovi uctievanie Márie, jeho svätej matky, a že čím viac je srdce zasvätené jej, tým viac je zasvätené Ježišovi Kristovi.“ Nikde nevidno Ježišov život tak úzko prepojený s Máriiným životom ako v ruženci*. ". Členstvo v ADMA zaväzuje členov napodobňovať Máriu a pestovať vo vlastnej rodine kresťanské prostredie prijatia, pohostinnosti, načúvania, konkrétnej pomoci a veľkorysej dostupnosti. To je rodinný duch, ktorý chcel Don Bosco prežívať aj vo Valdoccu, v pedagogike vlastnej preventívnemu systému.Napodobňovanie Márie nás robí účastnými na jej materinskej starostlivosti o spásu ľudstva, najmä mladých a chudobných, vo farnostiach do ktorých patríme, ako konkrétny prejav spoločenstva s miestnou Cirkvou a prejav saleziánskej charizmy v prostredí, do ktorého sme vsadení. Apoštolský a výchovný záväzok sa stáva aj záväzkom povolania modliť sa za laické, rehoľné a duchovné povolania v Cirkvi a v saleziánskej rodine a podporovať ich. Napokon sa každý spolupracovník zaväzuje žiť spiritualitu každodenného života podľa príkladu Máriiných evanjeliových postojov: - **Fiat - odovzdaj**: poslušnosť a disponibilita voči Božej vôli; - **Stabat - dôveruj**: vernosť a vytrvalosť v hodine skúšky a kríža; - **Magnificat – usmievaj sa**: vďačnosť za veľké veci, ktoré Boh koná v nás a medzi nami. V tejto súvislosti poznamenávame, že motto "**Odovzdaj, dôveruj a usmievaj sa!"** je aj názvom listu hlavného rektora dona Angela Fernandeza Artimeho pri príležitosti 150. výročia založenia ADMA, v ktorom zdôrazňuje, že záväzok členov spočíva práve v nasledovaní cesty svätosti v každodennom živote: "Tento "itinerár posväcovania a saleziánskeho apoštolátu", [...] je ľahko nasledovateľný a orientovaný na nekonečné šťastie. František Saleský a don Bosco predstavili svätosť nie ako cestu vyhradenú pre privilegovaných, ale vždy ako výzvu pre každého, nech už žije kdekoľvek, v akomkoľvek životnom stave [...] Predovšetkým je to cesta svätosti, ktorú treba žiť v rodine, vydávať o nej pozitívne svedectvo, najmä prostredníctvom vytrvalosti v láske medzi manželmi, medzi rodičmi a deťmi, medzi bratmi a sestrami, medzi mladými a starými. [...] Na tomto povolaní k svätosti je najfascinujúcejšie to, že nejde o to, aby sme robili zvláštne, nezvyčajné veci, ale o to, aby sme vážne dovolili Duchu Svätému pôsobiť v srdci, v hĺbke toho, čo sme a čo cítime, pokračovali v štúdiu, práci, vzťahoch, priateľstvách, bohoslužbách, letných táboroch, speve... vo všetkom." Gian Luca a Mariangela Spesso |
| **Titolo sezione 6** | Cronache di Famiglia | Rodinná kronika |
| **Titolo**  | **Adma Sicilia** | ADMA na Sicílii |
| **Testo**  | Domenica 5 Marzo i gruppi ADMA Arenella Palermo, Capaci, Alcamo e Marsala si sono incontrati presso la Chiesa di San Gabriele Arcangelo , Palermo, per una giornata di spiritualità in preparazione alla Santa Pasqua. Don Angelo Tomasello , parroco della parrocchia ospitante, attraverso La preghiera, la meditazione e la partecipazione all’Adorazione Eucaristica ha dato risalto alla misericordia di Dio. Attraverso il profeta Giona ha sottolineato le fragilità umane e gettato luce sull’infinita misericordia di Dio , che per tutti gli uomini è un porto sicuro, è vera consolazione. Una giornata ricca di Grazia ! tutti gli associati sono rimasti profondamente colpiti dalle parole del sacerdote ,che ha condotto magistralmente la meditazione . | V nedeľu 5. marca sa skupiny združenia ADMA Arenella Palermo, Capaci, Alcamo a Marsala stretli v kostole Svätého Michala Archanjela v Palerme, na dni spirituality v rámci prípravy na Veľkú noc. Prostredníctvom modlitby, meditácie a účasti na eucharistickej adorácii don Angelo Tomasello, farár hostiteľskej farnosti zdôraznil Božie milosrdenstvo. Prostredníctvom proroka Jonáša zdôraznil ľudské slabosti a vrhol svetlo na nekonečné Božie milosrdenstvo, ktoré je pre všetkých ľudí bezpečným prístavom, je pravou útechou. Bol to deň plný milosti! Všetkých členov hlboko dojali slová kňaza, ktorý majstrovsky viedol meditáciu. |
| **Titolo** | **San Benigno Canavese** | **San Benigno Canavese** |
| **Testo** | Sabato 25/02 una piccola rappresentanza dell’Adma Primaria è stata calorosamente accolta a San Benigno Canavese dal gruppo Adma che da tempo continua il suo cammino di preghiera e di affidamento all’Ausiliatrice.E’ stato un pomeriggio di condivisione di esperienze e scambio, che si è concluso con la recita insieme del S. Rosario e la S. Messa nell’antica Abbazia di Fruttuaria. Hanno concelebrato l’Abate don Mario e don Alejandro Guevara, animatore spirituale dell’Adma. | V sobotu 25.2. 2023 v San Benigno Canavese srdečne prijali malú delegácia Materského strediska ADMA, ktorá už nejaký čas pokračuje vo svojej ceste modlitby a zverenia sa Márii Pomocnici kresťanov.Popoludnie plné výmeny skúseností a zážitkov sme ukončili spoločnou modlitbou svätého ruženca a svätou omšou v starobylom opátstve Fruttuaria, ktorú koncelebrovali opát páter Mario a páter Alejandro Guevara, duchovný animátor Admy. |